Una vida examinada: reflexiones bioéticas

Por: César Alejandro Gabriel Fonseca

?OP? El Programa Universitario de Bioética (UNAM) desarrolla

% BIOETICA  investigaciones interdisciplinarias, docencia y difusiéon que
promuevan la... Continuar Leyendo

7 minutos de lectura

¢Para que Bioética en tiempos
de periodismo?

Una vez que nos opongamos a la pretension de que los humanos somos
superiores (ya sea por sus méritos o por su valor) a los demaés seres
vivientes, estaremos listos para adoptar la actitud del respeto hacia
toda forma de vida.

11 de noviembre, 2020 Por: César Alejandro Gabriel Fonseca
@bioeticaunam

“;Y para qué poetas en tiempos de penuria? Holderin contesta humildemente a
través de la boca del amigo poeta, Heinse, a quien interpelaba la pregunta: pero ellos
son, me dices, como los sagrados sacerdotes del dios del vino, que de tierra en tierra

peregrinaban en la noche sagrada’.

Martin Heidegger, Los caminos del bosque



Que el punto de origen de la humanidad sea Africa, el continente mas pobre del
mundo, ya dice mucho de nuestro presente. Que no entendamos que los seres
humanos llegamos a la Tierra después de que muchisimos seres vivos es el acto de
indiferencia e ignorancia mas doloroso del que podamos dar testimonio.

Estas acciones nos hacen constatar que hemos pasado por diferentes etapas
histéricas en las que queda clara la relacién entre los animales humanos con los no
humanos. Actualmente vivimos el Antropoceno, la era del impacto sobre la Tierra,
principalmente en el ambito climatico ;Y qué han hecho los poderes facticos, como
los medios de comunicacidn, para hacernos conscientes de esta situacion? Pareciera
que nada o poco. A ellos simplemente les interesa, ya sea a nivel privado o
gubernamental, informar sobre aquello que sea rentable, que se ajuste al algoritmo
informatico de los contenidos comercializables —virales, los llaman ahora—.
Prefieren mostrar los paisajes amables de Europa, la guerra en Medio Oriente —
desde una visién judeocristiana, claro estd—, o a la gente muriendo en Africay a
quien “urge ayudar” (pero no profundizan en cémo evitarlo, reducirlo o solucionarlo
desde el origen, dejandolos que exploten sus propios recursos, por ejemplo).

Todo este Frankenstein mediatico es manejado por el ser humano, mejor
conceptualizado como antropocéntrico; es decir, visto por si mismo como el centro
de todas las valoraciones. En la decision editorial, ya sea impresa, televisiva,
radiofénica o multimedia, ¢l es el determinante de lo que es “bueno” y “malo”. Es
quien tiene la batuta para definir qué es lo moral y lo ético, y para ello hay que
entender que lo moral tiene que ver con lo establecido, normado y reglamentado
por las instituciones. Una persona moral es alguien que sigue los preceptos que se le
han ensefnado; hablamos de quien no piensa, sino obedece. En cambio, alguien ético
cuestiona y delibera; tiene libre eleccion sobre sus actos. Y aqui cabe la pregunta:
¢por qué, si hay Etica, es necesaria la Bioética? Y concretamente en periodismo: si se
habla del criterio de Etica periodistica, ;para qué recurrir a la Bioética?

La respuesta es sencilla: Van Rensselaer Potter denominé a la Bioética un puente
entre la Ciencia y las Humanidades, y el mensaje era claro desde 1970, cuando utilizé
el término por primera vez para reunir el ambito de los hechos y de los valores.
Concibi6 una disciplina que partiera de lo que él denomin6 la ‘crisis de hoy’, una
crisis generalizada, de claro caracter global que afectaba tanto al individuo como a la
sociedad y al medio ambiente. Y es aqui donde cumplen una funcién muy
importante los periodistas, a quienes habria que cuestionarles: ;qué estan haciendo
para darle un lugar a estos tres actores fundamentales para nuestra existencia? ;Son
conscientes de esa ‘crisis de hoy’ que advirti6 Potter, y de que esta en sus manos
educar a sus audiencias para que también lo sean?



En el sentido estricto de esta correlacion individuo-sociedad-medio ambiente,
podriamos sefialar al filosofo aleman Albert Schweitzer, quien advirti6 sobre la
“época peligrosa” en la que viviamos. Para ¢él, el ser humano habia aprendido a
dominar la naturaleza mucho antes de haber aprendido a dominarse a si mismo. Y
en este sentido, tendriamos que echar mano de los pensadores Tom Regan y Fritz
Jahr, quienes dejan clara la orientacion que debe tomar la Bioética: no ver a los
animales no humanos y a su entorno (naturaleza) sélo como medios para alcanzar
nuestros fines. El contraste se genera cuando nos enteramos de noticias sobre cémo
beneficiara comercialmente a Estados Unidos, Canada o Brasil la crisis de la peste
porcina que amenaza la carne de cerdo alemana, pero jamas existe un interés por
exponer qué esta pasando con esos animales, cuales son las medidas de proteccion
que tendran para preservarlos o como controlar la situacion para mantenerlos
saludables, por ejemplo. Aqui empiezan los debates entre la Etica y la Etica
periodistica, pero sobre todo la urgencia de vincular a esta tltima con la Bioética.

Hacia la interrogante de por qué Bioética en tiempos de periodismo, la pregunta se
hace clave en estos dias en los que la violencia entre humanos —de cualquier tipoy a
nivel mundial—, es mas vista, expuesta y cercana. Esta situacion genera una
antonomasia del antropocentrismo que, incluso de manera involuntaria y un tanto
justificable, hace que el individuo asista a la preocupacién de si mismo. Que se
procure a si mismo, y el entorno medioambiental pase a un término de medio de
supervivencia. Por lo tanto, la Bioética tendra que invitar a reflexionar a los medios
de comunicacion, y a sus periodistas, sobre como difundir la transicion de la
consciencia antropocentrista a la biocentrista, entendida esta altima por el filésofo
Paul W. Taylor como llevar a cabo la conexion basica a través del rechazo de la
superioridad humana. Es decir, una vez que nos opongamos a la pretension de que
los humanos somos superiores (ya sea por sus méritos o por su valor) a los demas
seres vivientes, estaremos listos para adoptar la actitud del respeto hacia toda forma
de vida.

De esta manera se puede vincular el objetivo que tendria que alcanzar la Bioética
con el periodismo: hacer que este tltimo fomente el respeto por todos los seres
vivos a través de sus diferentes plataformas. Cuando quede claro ese proposito, los
periodistas haran presente la conveniencia de transitar del antropocentrismo al
biocentrismo, emergido como una propuesta para extender el estatus moral a todos
los seres vivos y reivindicar el papel de la vida como eje de la Etica. Esto se lograra
con la realizacion de productos periodisticos (notas informativas, crénicas,
entrevistas, reportajes, articulos, columnas y anélisis) enfocados no en mostrar a los
seres no humanos como ornamentos a los que hay que preservar como un medio,
sino en una concepcién Etica de interaccién e interdependencia; como diria Taylor,
como una red compleja pero unificada de organismos, objetos y acontecimientos
interconectados.



Por lo tanto, la propuesta tendra que ir encaminada a formar periodistas, desde las
aulas, con una deontologia bioética que haga producir contenidos informativos que
no sélo hagan noticia sobre la proteccion del lobo mexicano, sino que incite a los
lectores, a la audiencia o a sus usuarios a verlos como una especie de animal no
humana que se debe respetar por el simple hecho de “ser”. Habra que exacerbar
noticias que tengan entrelineas mas importantes que las econémicas o morales-
moralistas. Un ejemplo claro es la indignacion que ha causado la corrupcion y la
infidelidad del rey Juan Carlos, en vez de sus conocidas cacerias de elefantes en
Botsuana. En el momento en el que estas dos noticias tengan un peso mediatico
equilibrado, se podra empezar a ver la influencia de una Bioética periodistica.

Cuando la Bioética haya logrado conciliar la consciencia biocéntrica entre los
medios de comunicacidn; éstos ajusten sus barras programaticas, sus agendas del
dia y coberturas a ese nivel; el lenguaje periodistico tome un enfoque biocentrista
(empezar a fomentar el veganismo o vegetarianismo como forma de respeto a los no
humanos, por ejemplo, y no s6lo exponerlo como una tendencia) y, sobre todo, la
gente comprenda el mensaje que implica esa nueva comunicacion equilibradamente
“diversa”, se habra avanzado un primer nivel: masificar el mensaje del respeto por
todos los seres vivos; humanos y no humanos. Aqui quizas hasta podriamos
coquetear con la utopia de una reduccion de la violencia entre las personas y entre
las sociedades.




El siguiente paso sera el individual. Ese que se construye desde la casa, pero en el
que también juegan un papel muy importante los mensajes periodisticos. Para el
momento en el que nos den informaciéon sobre como ayudar a conservar a los
ecosistemas y no sélo los programas politicos para su preservacion, empezaremos a
entender que la tarea es equitativa: individuo, sociedad, empresas... los medios de
comunicacién son piedra angular para empezar a definir la directriz.

Cuando esto pase, no s6lo cambiara el entorno humano con el no humano, sino que
la misma sociedad se dara cuenta del respeto necesario para con el entorno y, por
ende, entre los individuos. S6lo de esa manera podremos hacer a un lado la
perspectiva meramente humana y considerar los efectos de nuestras acciones
unicamente desde nuestro propio bien. Y como diria Taylor: en ese instante, se
produciria un profundo reordenamiento de nuestro universo moral.

* César Alejandro Gabriel Fonseca es periodista multimedia. Tiene un master por la
Universidad del Pais Vasco, Espana. Estudi6 las carreras de Comunicacion y
Periodismo, y Lengua y Literaturas Hispanicas en la UNAM. También tiene estudios
en Comunicacion digital y Ensefianza de espanol para extranjeros por la Universidad
Complutense de Madrid. Actualmente estudia Filosofia en la UNAM. Cuenta con
trayectoria periodistica en medios como Radio Formula, EI Universal, Editorial
Televisa y Television Educativa. Ha colaborado también con el Goethe-Institut
México. Desde 2013 es profesor de asignatura en la Universidad Iberoamericana.
Actualmente labora en Canal Once.

Las opiniones publicadas en este blog son responsabilidad tnicamente de sus
autores. No expresan una opinion de consenso de los seminarios ni tampoco una
posicion institucional del PUB-UNAM. Todo comentario, réplica o critica es
bienvenido.



